
Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima
2026, 13.02.2026

[B0124]

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026 sul
tema “Ascoltare e digiunare. La Quaresima come tempo di conversione”:

Messaggio del Santo Padre

Ascoltare e digiunare.

La Quaresima come tempo di conversione

Cari fratelli e sorelle!

La Quaresima è il tempo in cui la Chiesa, con sollecitudine materna, ci invita a rimettere il mistero di
Dio al centro della nostra vita, perché la nostra fede ritrovi slancio e il cuore non si disperda tra le
inquietudini e le distrazioni di ogni giorno.

Ogni cammino di conversione inizia quando ci lasciamo raggiungere dalla Parola e la accogliamo con
docilità di spirito. Vi è un legame, dunque, tra il dono della Parola di Dio, lo spazio di ospitalità che le
offriamo e la trasformazione che essa opera. Per questo, l’itinerario quaresimale diventa
un’occasione propizia per prestare l’orecchio alla voce del Signore e rinnovare la decisione di seguire

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 1/17

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124.html


Cristo, percorrendo con Lui la via che sale a Gerusalemme, dove si compie il mistero della sua
passione, morte e risurrezione.

Ascoltare

Quest’anno vorrei richiamare l’attenzione, in primo luogo, sull’importanza di dare spazio alla Parola
attraverso l’ascolto, poiché la disponibilità ad ascoltare è il primo segno con cui si manifesta il
desiderio di entrare in relazione con l’altro.

Dio stesso, rivelandosi a Mosè dal roveto ardente, mostra che l’ascolto è un tratto distintivo del suo
essere: «Ho osservato la miseria del mio popolo in Egitto e ho udito il suo grido» (Es 3,7). L’ascolto
del grido dell’oppresso è l’inizio di una storia di liberazione, nella quale il Signore coinvolge anche
Mosè, inviandolo ad aprire una via di salvezza ai suoi figli ridotti in schiavitù.

È un Dio coinvolgente, che oggi raggiunge anche noi coi pensieri che fanno vibrare il suo cuore. Per
questo, l’ascolto della Parola nella liturgia ci educa a un ascolto più vero della realtà: tra le molte
voci che attraversano la nostra vita personale e sociale, le Sacre Scritture ci rendono capaci di
riconoscere quella che sale dalla sofferenza e dall’ingiustizia, perché non resti senza risposta.
Entrare in questa disposizione interiore di recettività significa lasciarsi istruire oggi da Dio ad
ascoltare come Lui, fino a riconoscere che «la condizione dei poveri rappresenta un grido che, nella
storia dell’umanità, interpella costantemente la nostra vita, le nostre società, i sistemi politici ed
economici e, non da ultimo, anche la Chiesa».[1]

Digiunare

Se la Quaresima è tempo di ascolto, il digiuno costituisce una pratica concreta che dispone
all’accoglienza della Parola di Dio. L’astensione dal cibo, infatti, è un esercizio ascetico antichissimo e
insostituibile nel cammino di conversione. Proprio perché coinvolge il corpo, rende più evidente ciò
di cui abbiamo “fame” e ciò che riteniamo essenziale per il nostro sostentamento. Serve quindi a
discernere e ordinare gli “appetiti”, a mantenere vigile la fame e la sete di giustizia, sottraendola alla
rassegnazione, istruendola perché si faccia preghiera e responsabilità verso il prossimo.

Sant’Agostino, con finezza spirituale, lascia intravedere la tensione tra il tempo presente e il
compimento futuro che attraversa questa custodia del cuore, quando osserva che: «Nel corso della
vita terrena compete agli uomini aver fame e sete di giustizia, ma esserne appagati appartiene
all’altra vita. Gli angeli si saziano di questo pane, di questo cibo. Gli uomini invece ne hanno fame,
sono tutti protesi nel desiderio di esso. Questo protendersi nel desiderio dilata l’anima, ne aumenta
la capacità».[2] Il digiuno, compreso in questo senso, ci consente non soltanto di disciplinare il
desiderio, di purificarlo e renderlo più libero, ma anche di espanderlo, in modo tale che si rivolga a
Dio e si orienti ad agire nel bene.

Tuttavia, affinché il digiuno conservi la sua verità evangelica e rifugga dalla tentazione di inorgoglire
il cuore, dev’essere sempre vissuto nella fede e nell’umiltà. Esso domanda di restare radicato nella
comunione con il Signore, perché «non digiuna veramente chi non sa nutrirsi della Parola di Dio».[3]

In quanto segno visibile del nostro impegno interiore di sottrarci, con il sostegno della grazia, al
peccato e al male, il digiuno deve includere anche altre forme di privazione volte a farci acquisire
uno stile di vita più sobrio, poiché «solo l’austerità rende forte e autentica la vita cristiana».[4]

Vorrei per questo invitarvi a una forma di astensione molto concreta e spesso poco apprezzata, cioè
quella dalle parole che percuotono e feriscono il nostro prossimo. Cominciamo a disarmare il
linguaggio, rinunciando alle parole taglienti, al giudizio immediato, al parlar male di chi è assente e
non può difendersi, alle calunnie. Sforziamoci invece di imparare a misurare le parole e a coltivare la
gentilezza: in famiglia, tra gli amici, nei luoghi di lavoro, nei social media, nei dibattiti politici, nei
mezzi di comunicazione, nelle comunità cristiane. Allora tante parole di odio lasceranno il posto a
parole di speranza e di pace.

Insieme

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 2/17



Infine, la Quaresima mette in evidenza la dimensione comunitaria dell’ascolto della Parola e della
pratica del digiuno. Anche la Scrittura sottolinea questo aspetto in molti modi. Ad esempio, quando
narra, nel libro di Neemia, che il popolo si radunò per ascoltare la lettura pubblica del libro della
Legge e, praticando il digiuno, si dispose alla confessione di fede e all’adorazione, in modo da
rinnovare l’alleanza con Dio (cfr Ne 9,1-3).

Allo stesso modo, le nostre parrocchie, le famiglie, i gruppi ecclesiali e le comunità religiose sono
chiamati a compiere in Quaresima un cammino condiviso, nel quale l’ascolto della Parola di Dio,
come pure del grido dei poveri e della terra, diventi forma della vita comune e il digiuno sostenga un
pentimento reale. In questo orizzonte, la conversione riguarda, oltre alla coscienza del singolo,
anche lo stile delle relazioni, la qualità del dialogo, la capacità di lasciarsi interrogare dalla realtà e di
riconoscere ciò che orienta davvero il desiderio, sia nelle nostre comunità ecclesiali, sia nell’umanità
assetata di giustizia e riconciliazione.

Carissimi, chiediamo la grazia di una Quaresima che renda più attento il nostro orecchio a Dio e agli
ultimi. Chiediamo la forza di un digiuno che attraversi anche la lingua, perché diminuiscano le parole
che feriscono e cresca lo spazio per la voce dell’altro. E impegniamoci affinché le nostre comunità
diventino luoghi in cui il grido di chi soffre trovi accoglienza e l’ascolto generi cammini di liberazione,
rendendoci più pronti e solerti nel contribuire a edificare la civiltà dell’amore.

Di cuore benedico tutti voi e il vostro cammino quaresimale.

Dal Vaticano, 5 febbraio 2026, memoria di Sant’Agata, vergine e martire.

LEONE PP. XIV

____________________

[1] Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), 9.

[2] S. Agostino, L’utilità del digiuno, 1, 1.

[3] Benedetto XVI, Catechesi (9 marzo 2011).

[4] S. Paolo VI, Catechesi (8 febbraio 1978).

[00243-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Écouter et jeûner.

Le Carême comme temps de conversion

Chers frères et sœurs !

Le Carême est le temps où l’Église, avec une sollicitude maternelle, nous invite à remettre le
mystère de Dieu au centre de notre vie, afin que notre foi retrouve son élan et que notre cœur ne
se disperse pas entre les inquiétudes et les distractions quotidiennes.

Tout cheminement de conversion commence lorsque nous nous laissons rejoindre par la Parole et
que nous l’accueillons avec docilité d’esprit. Il existe donc un lien entre le don de la Parole de Dieu,
l’espace d’hospitalité que nous lui offrons et la transformation qu’elle opère. C’est pourquoi le
cheminement du Carême devient une occasion propice pour prêter l’oreille à la voix du Seigneur et
renouveler la décision de suivre le Christ, en parcourant avec Lui le chemin qui monte à Jérusalem
où s’accomplit le mystère de sa passion, de sa mort et de sa résurrection.

Écouter

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 3/17



Cette année, je voudrais attirer l’attention, en premier lieu, sur l’importance de laisser place à la
Parole à travers l’écoute, car la disposition à écouter est le premier signe par lequel se manifeste le
désir d’entrer en relation avec l’autre.

Dieu Lui-même, se révélant à Moïse depuis le buisson ardent, montre que l’écoute est un trait
distinctif de son être : « J’ai vu la misère de mon peuple qui est en Égypte, et j’ai entendu ses cris »
(Ex 3, 7). L’écoute du cri de l’opprimé est le début d’une histoire de libération dans laquelle le
Seigneur implique également Moïse, en l’envoyant ouvrir une voie de salut à ses enfants réduits en
esclavage.

Un Dieu engageant nous rejoint aujourd’hui aussi avec des pensées qui font vibrer son cœur. Pour
cela, l’écoute de la Parole dans la liturgie nous éduque à une écoute plus authentique de la réalité :
parmi les nombreuses voix qui traversent notre vie personnelle et sociale, les Saintes Écritures nous
rendent capables de reconnaître celle qui s’élève de la souffrance et de l’injustice, afin qu’elle ne
reste pas sans réponse. Entrer dans cette disposition intérieure de réceptivité c’est se laisser
instruire aujourd’hui par Dieu à écouter comme Lui, jusqu’à reconnaître que « la condition des
pauvres est un cri qui, dans l’histoire de l’humanité, interpelle constamment notre vie, nos sociétés,
nos systèmes politiques et économiques et, enfin et surtout, l’Église ».[1]

Jeûner

Si le Carême est un temps d’écoute, le jeûne constitue une pratique concrète qui dispose à l’accueil
de la Parole de Dieu. L’abstinence de nourriture est, en effet, un exercice ascétique très ancien et
irremplaçable dans le chemin de conversion. Précisément parce qu’il implique le corps, il rend plus
évident ce dont nous avons “faim” et ce que nous considérons comme essentiel à notre subsistance.
Il sert donc à discerner et à ordonner les “appétits”, à maintenir vigilant la faim et la soif de justice
en les soustrayant à la résignation, en les éduquant pour qu’ils deviennent prière et responsabilité
envers le prochain.

Saint Augustin, avec finesse spirituelle, laisse entrevoir la tension entre le temps présent et
l’accomplissement futur qui traverse cette garde du cœur, lorsqu’il observe que : « Au cours de la
vie terrestre, il appartient aux hommes d’avoir faim et soif de justice, mais en être rassasiés
appartient à l’autre vie. Les anges se rassasient de ce pain, de cette nourriture. Les hommes, en
revanche, en ont faim, ils sont tous tendus vers le désir de celui-ci. Cette tension dans le désir dilate
l’âme, augmente sa capacité ».[2] Le jeûne, compris dans ce sens, nous permet non seulement de
discipliner le désir, de le purifier et de le rendre plus libre, mais aussi de l’élargir de manière à ce
qu’il se tourne vers Dieu et s’oriente à accomplir le bien.

Cependant, pour que le jeûne conserve sa vérité évangélique et échappe à la tentation d’enorgueillir
le cœur, il doit toujours être vécu dans la foi et l’humilité. Cela exige de rester enraciné dans la
communion avec le Seigneur parce que « personne ne jeûne vraiment s’il ne sait pas se nourrir de
la Parole de Dieu ».[3] En tant que signe visible de notre engagement intérieur à nous soustraire,
avec le soutien de la grâce, au péché et au mal, le jeûne doit également inclure d’autres formes de
privation visant à nous faire acquérir un mode de vie plus sobre, car « c’est l’austérité seule qui rend
authentique et forte notre vie chrétienne ».[4]

Je voudrais donc vous inviter à une forme d’abstention très concrète et souvent peu appréciée, celle
des paroles qui heurtent et blessent le prochain. Commençons par désarmer le langage en
renonçant aux mots tranchants, aux jugements hâtifs, à médire de qui est absent et ne peut se
défendre, aux calomnies. Efforçons-nous plutôt d’apprendre à mesurer nos paroles et à cultiver la
gentillesse : au sein de la famille, entre amis, dans les lieux de travail, sur les réseaux sociaux, dans
les débats politiques, dans les moyens de communication, dans les communautés chrétiennes.
Alors, nombre de paroles de haine laisseront place à des paroles d’espoir et de paix.

Ensemble

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 4/17



Enfin, le Carême met en évidence la dimension communautaire de l’écoute de la Parole et de la
pratique du jeûne. L’Écriture souligne également cet aspect de nombreuses façons. Par exemple,
lorsqu’elle raconte, dans le livre de Néhémie, que le peuple se rassembla pour écouter la lecture
publique du livre de la Loi et, pratiquant le jeûne, se disposa à la confession de foi et à l’adoration
afin de renouveler l’alliance avec Dieu (cf. Ne 9, 1-3).

De même, nos paroisses, les familles, les groupes ecclésiaux et les communautés religieuses sont
appelés à accomplir pendant le Carême un cheminement commun dans lequel l’écoute de la Parole
de Dieu, tout comme celle du cri des pauvres et de la terre, devienne une forme de vie commune et
dans lequel le jeûne soutienne une authentique repentance. Dans cette perspective, la conversion
concerne, outre la conscience de chacun, le style des relations, la qualité du dialogue, la capacité à
se laisser interroger par la réalité et à reconnaître ce qui oriente véritablement le désir, tant dans
nos communautés ecclésiales que dans l’humanité assoiffée de justice et de réconciliation.

Biens aimés, demandons la grâce d’un Carême qui rende notre oreille plus attentive à Dieu et aux
plus démunis. Demandons la force d’un jeûne qui passe aussi par la langue, afin que diminuent les
paroles qui blessent et que grandisse l’espace pour la voix de l’autre. Et faisons en sorte que nos
communautés deviennent des lieux où le cri de ceux qui souffrent soit accueilli et où l’écoute
engendre des chemins de libération, nous rendant plus prompts et plus diligents à contribuer à
l’édification de la civilisation de l’amour.

Je vous bénis de tout cœur ainsi que votre cheminement de Carême.

Du Vatican, le 5 février 2026, mémoire de sainte Agathe, vierge et martyre.

LÉON PP. XIV

________________

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 9.

[2] Saint Augustin, L’utilité du jeûne, 1, 1.

[3] Benoît XVI, Catéchèse (9 mars 2011).

[4] Saint Paul VI, Catéchèse (8 février 1978).

[00243-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Listening and Fasting:

Lent as a Time of Conversion

Dear brothers and sisters,

Lent is a time in which the Church, guided by a sense of maternal care, invites us to place the
mystery of God back in the center of our lives, in order to find renewal in our faith and keep our
hearts from being consumed by the anxieties and distractions of daily life.

Every path towards conversion begins by allowing the word of God to touch our hearts and
welcoming it with a docile spirit. There is a relationship between the word, our acceptance of it and
the transformation it brings about. For this reason, the Lenten journey is a welcome opportunity to
heed the voice of the Lord and renew our commitment to following Christ, accompanying him on
the road to Jerusalem, where the mystery of his passion, death and resurrection will be fulfilled.

Listening

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 5/17



This year, I would first like to consider the importance of making room for the word through
listening. The willingness to listen is the first way we demonstrate our desire to enter into
relationship with someone.

In revealing himself to Moses in the burning bush, God himself teaches us that listening is one of his
defining characteristics: “I have observed the misery of my people who are in Egypt; I have heard
their cry” (Ex 3:7). Hearing the cry of the oppressed is the beginning of a story of liberation in which
the Lord calls Moses, sending him to open a path of salvation for his children who have been
reduced to slavery.

Our God is one who seeks to involve us. Even today he shares with us what is in his heart. Because
of this, listening to the word in the liturgy teaches us to listen to the truth of reality. In the midst of
the many voices present in our personal lives and in society, Sacred Scripture helps us to recognize
and respond to the cry of those who are anguished and suffering. In order to foster this inner
openness to listening, we must allow God to teach us how to listen as he does. We must recognize
that “the condition of the poor is a cry that, throughout human history, constantly challenges our
lives, societies, political and economic systems, and, not least, the Church.”[1]

Fasting

If Lent is a time for listening, fasting is a concrete way to prepare ourselves to receive the word of
God. Abstaining from food is an ancient ascetic practice that is essential on the path of conversion.
Precisely because it involves the body, fasting makes it easier to recognize what we “hunger” for
and what we deem necessary for our sustenance. Moreover, it helps us to identify and order our
“appetites,” keeping our hunger and thirst for justice alive and freeing us from complacency. Thus, it
teaches us to pray and act responsibly towards our neighbor.

With spiritual insight, Saint Augustine helps us to understand the tension between the present
moment and the future fulfilment that characterizes this custody of the heart. He observes that: “In
the course of earthly life, it is incumbent upon men and women to hunger and thirst for justice, but
to be satisfied belongs to the next life. Angels are satisfied with this bread, this food. The human
race, on the other hand, hungers for it; we are all drawn to it in our desire. This reaching out in
desire expands the soul and increases its capacity.”[2] Understood in this way, fasting not only
permits us to govern our desire, purifying it and making it freer, but also to expand it, so that it is
directed towards God and doing good.

However, in order to practice fasting in accordance with its evangelical character and avoid the
temptation that leads to pride, it must be lived in faith and humility. It must be grounded in
communion with the Lord, because “those who are unable to nourish themselves with the word of
God do not fast properly.”[3] As a visible sign of our inner commitment to turn away from sin and
evil with the help of grace, fasting must also include other forms of self-denial aimed at helping us
to acquire a more sober lifestyle, since “austerity alone makes the Christian life strong and
authentic.”[4]

In this regard, I would like to invite you to a very practical and frequently unappreciated form of
abstinence: that of refraining from words that offend and hurt our neighbor. Let us begin by
disarming our language, avoiding harsh words and rash judgement, refraining from slander and
speaking ill of those who are not present and cannot defend themselves. Instead, let us strive to
measure our words and cultivate kindness and respect in our families, among our friends, at work,
on social media, in political debates, in the media and in Christian communities. In this way, words
of hatred will give way to words of hope and peace.

Together

Finally, Lent emphasizes the communal aspect of listening to the word and fasting. The Bible itself
underlines this dimension in multiple ways. For example, the Book of Nehemiah recounts how the

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 6/17



people gathered to listen to the public reading of the Law, preparing to profess their faith and
worship through fasting, so as to renew the covenant with God (cf. 9:1-3).

Likewise, our parishes, families, ecclesial groups and religious communities are called to undertake a
shared journey during Lent, in which listening to the word of God, as well as to the cry of the poor
and of the earth, becomes part of our community life, and fasting a foundation for sincere
repentance. In this context, conversion refers not only to one’s conscience, but also to the quality of
our relationships and dialogue. It means allowing ourselves to be challenged by reality and
recognizing what truly guides our desires — both within our ecclesial communities and as regards
humanity’s thirst for justice and reconciliation.

Dear friends, let us ask for the grace of a Lent that leads us to greater attentiveness to God and to
the least among us. Let us ask for the strength that comes from the type of fasting that also
extends to our use of language, so that hurtful words may diminish and give way to a greater space
for the voice of others. Let us strive to make our communities places where the cry of those who
suffer finds welcome, and listening opens paths towards liberation, making us ready and eager to
contribute to building a civilization of love.

I impart my heartfelt blessing upon all of you and your Lenten journey.

From the Vatican, 5 February 2026, Memorial of Saint Agatha, Virgin and Martyr

LEO PP. XIV

______________________

[1] Apostolic Exhortation Dilexi Te (4 October 2025), 9.

[2] Augustine The Usefulness of Fasting, 1, 1.

[3] Benedict XVI, Catechesis (9 March 2011).

[4] Paul VI, Catechesis (8 February1978).

[00243-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Zuhören und fasten.

Die Fastenzeit als Zeit der Umkehr

Liebe Brüder und Schwestern!

Die Fastenzeit ist die Zeit, in der die Kirche uns in mütterlicher Fürsorge einlädt, das Geheimnis
Gottes wieder in den Mittelpunkt unseres Lebens zu stellen, damit unser Glaube neuen Schwung
erhält und unser Herz sich nicht in den Sorgen und Ablenkungen des Alltags verliert.

Jeder Weg der Umkehr beginnt, wenn wir uns vom Wort Gottes erreichen lassen und es mit
fügsamem Geist annehmen. Es besteht also ein Zusammenhang zwischen der Gabe des Wortes
Gottes, dem Raum der Gastfreundschaft, den wir ihm bieten, und der Verwandlung, die es bewirkt.
Aus diesem Grund wird der Weg der Fastenzeit zu einer günstigen Gelegenheit, auf die Stimme des
Herrn zu hören und die Entscheidung zu erneuern, Christus zu nachzufolgen und mit ihm den Weg
nach Jerusalem zu gehen, wo sich das Geheimnis seines Leidens, seines Todes und seiner
Auferstehung erfüllt.

Zuhören

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 7/17



In diesem Jahr möchte ich zunächst darauf aufmerksam machen, wie wichtig es ist, dem Wort durch
das Zuhören Raum zu geben, denn die Bereitschaft zuzuhören ist das erste Anzeichen für den
Wunsch, mit dem anderen in Beziehung zu treten.

Gott selbst zeigt, als er sich Mose aus dem brennenden Dornbusch offenbart, dass das Zuhören ein
Wesenszug seines Seins ist: »Ich habe das Elend meines Volkes in Ägypten gesehen und ihre laute
Klage über ihre Antreiber habe ich gehört« (Ex 3,7). Das Hören auf den Schrei der Unterdrückten ist
der Beginn einer Geschichte der Befreiung, in die der Herr auch Mose einbezieht, indem er ihn
aussendet, um seinen versklavten Kindern einen Weg des Heils zu eröffnen.

Er ist ein Gott, der miteinbezieht und heute auch auf uns zukommt, mit den Gedanken, die sein
Herz bewegen. Deshalb erzieht uns das Hören auf das Wort in der Liturgie zu einem
aufmerksameren Hören auf die Wirklichkeit: Die Heilige Schrift befähigt uns, unter den vielen
Stimmen, die unser persönliches und gesellschaftliches Leben durchziehen, jene Stimme zu
erkennen, die aus Leid und Ungerechtigkeit hervorgeht, damit sie nicht unbeantwortet bleibt. Sich
auf diese innere Haltung der Empfänglichkeit einzulassen bedeutet, sich heute von Gott anleiten zu
lassen, so zu hören wie Er, bis wir erkennen: »Die Lebenssituation der Armen ist ein Schrei, der in
der Geschichte der Menschheit unser eigenes Leben, unsere Gesellschaften, die politischen und
wirtschaftlichen Systeme und nicht zuletzt auch die Kirche beständig hinterfragt«.[1]

Fasten

Wenn die Fastenzeit eine Zeit des Zuhörens ist, dann ist das Fasten eine konkrete Praxis, die uns für
die Aufnahme des Wortes Gottes bereit macht. Der Verzicht auf Nahrung ist in der Tat eine sehr alte
und unersetzliche asketische Übung auf dem Weg der Umkehr. Gerade weil sie den Körper
miteinbezieht, lässt sie uns deutlicher das erkennen, wonach wir „hungern” und was wir für unsere
Ernährung als wesentlich erachten. Sie dient also dazu, die „Appetite” zu unterscheiden und zu
ordnen, den Hunger und Durst nach Gerechtigkeit wachzuhalten, ihn vor der Resignation zu
bewahren und so zu lenken, dass er zum Gebet und zur Verantwortung für den Nächsten wird.

Der heilige Augustinus lässt mit spiritueller Feinfühligkeit die Spannung zwischen der Gegenwart und
der zukünftigen Erfüllung erkennen, die dieses Hüten des Herzens durchzieht, wenn er anmerkt:
»Im Laufe des irdischen Lebens ist es Aufgabe der Menschen, nach Gerechtigkeit zu hungern und zu
dürsten, aber davon gesättigt zu werden, gehört zum anderen Leben. Die Engel sättigen sich an
diesem Brot, an dieser Speise. Die Menschen hingegen hungern danach, sie sehnen sich alle
danach. Dieses Streben nach Sehnsucht erweitert die Seele, vergrößert ihre Fassungskraft«.[2] In
diesem Sinne verstanden, ermöglicht uns das Fasten nicht nur, das Verlangen zu disziplinieren, es zu
reinigen und freier zu machen, sondern auch, es zu erweitern, so dass es sich an Gott wendet und
sich darauf ausrichtet, Gutes zu tun.

Damit das Fasten jedoch seine dem Evangelium entsprechende Wahrheit bewahrt und der
Versuchung eines stolzen Herzens entgeht, muss es stets in Glaube und in Demut gelebt werden. Es
erfordert, in der Gemeinschaft mit dem Herrn verwurzelt zu bleiben, denn »wer sich nicht mit dem
Wort Gottes nährt, fastet nicht wirklich«.[3] Als sichtbares Zeichen unseres inneren Bemühens, uns
mit Hilfe der Gnade von der Sünde und dem Bösem abzuwenden, muss das Fasten auch andere
Formen der Entsagung umfassen, die uns zu einem einfacheren Lebensstil führen sollen, denn »nur
die Askese macht das christliche Leben stark und authentisch«.[4]

Ich möchte euch daher zu einer sehr konkreten und oft wenig geschätzten Form des Verzichts
einladen, nämlich zum Verzicht auf Worte, die unsere Mitmenschen verletzen und kränken.
Beginnen wir damit, unsere Sprache zu entwaffnen, indem wir auf scharfe Worte, voreilige Urteile,
schlechtes Reden über Abwesende, die sich nicht verteidigen können, und Verleumdungen
verzichten. Bemühen wir uns stattdessen, unsere Worte besser abzuwägen und Freundlichkeit zu
pflegen: in der Familie, unter Freunden, am Arbeitsplatz, in den sozialen Medien, in politischen
Debatten, in den Medien, in den christlichen Gemeinschaften. Dann werden viele Worte des Hasses
Worten der Hoffnung und des Friedens weichen.

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 8/17



Gemeinsam

Schließlich hebt die Fastenzeit die gemeinschaftliche Dimension des Hörens auf das Wort Gottes und
des Fastens hervor. Auch die Heilige Schrift betont diesen Aspekt auf vielfältige Weise. Zum Beispiel,
wenn im Buch Nehemia erzählt wird, dass sich das Volk versammelte, um der öffentlichen Lesung
des Buches der Weisung des Herrn zuzuhören, und sich durch Fasten auf das Bekenntnis des
Glaubens und die Anbetung vorbereitete, um den Bund mit Gott zu erneuern (vgl. Neh 9,1-3).

Ebenso sind unsere Pfarreien, Familien, kirchlichen Gruppen und Ordensgemeinschaften aufgerufen,
in der Fastenzeit einen gemeinsamen Weg zu gehen, auf dem das Hören auf das Wort Gottes und
auf den Schrei der Armen und der Erde zur Form des gemeinsamen Lebens wird und das Fasten
echte Reue fördert. So gesehen betrifft die Umkehr nicht nur das Gewissen des Einzelnen, sondern
auch den Stil der Beziehungen, die Qualität des Dialogs, die Fähigkeit, sich von der Wirklichkeit
hinterfragen zu lassen und zu erkennen, was das Verlangen wirklich leitet, sowohl in unseren
kirchlichen Gemeinschaften als auch in der nach Gerechtigkeit und Versöhnung dürstenden
Menschheit.

Liebe Brüder und Schwestern, bitten wir um die Gnade einer Fastenzeit, die unser Ohr
aufmerksamer macht für Gott und die Geringsten. Bitten wir um die Kraft eines Fastens, das auch
die Sprache betrifft, damit die Worte, die verletzen, weniger werden und der Stimme der anderen
mehr Raum bleibt. Und bemühen wir uns, dass unsere Gemeinschaften zu Orten werden, wo der
Schrei der Leidenden Gehör findet und das Zuhören Wege der Befreiung schafft, sodass wir bereit
und eifrig am Aufbau der Zivilisation der Liebe mitwirken.

Von Herzen segne ich euch und euren Weg in der Fastenzeit.

Aus dem Vatikan, am 5. Februar 2026, dem Gedenktag der heiligen Jungfrau und Märtyrerin Agatha.

LEO PP. XIV

________________________

[1] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 9.

[2] Hl. Augustinus, Vom Nutzen des Fastens, 1, 1.

[3] Benedikt XVI., Katechese (9. März 2011).

[4] HL. PAUL VI., Katechese (8. Februar 1978).

[00243-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Escuchar y ayunar.

La Cuaresma como tiempo de conversión

Queridos hermanos y hermanas:

La Cuaresma es el tiempo en el que la Iglesia, con solicitud maternal, nos invita a poner de nuevo el
misterio de Dios en el centro de nuestra vida, para que nuestra fe recobre su impulso y el corazón
no se disperse entre las inquietudes y distracciones cotidianas.

Todo camino de conversión comienza cuando nos dejamos alcanzar por la Palabra y la acogemos
con docilidad de espíritu. Existe, por tanto, un vínculo entre el don de la Palabra de Dios, el espacio

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 9/17



de hospitalidad que le ofrecemos y la transformación que ella realiza. Por eso, el itinerario cuaresmal
se convierte en una ocasión propicia para escuchar la voz del Señor y renovar la decisión de seguir a
Cristo, recorriendo con Él el camino que sube a Jerusalén, donde se cumple el misterio de su
pasión, muerte y resurrección.

Escuchar

Este año me gustaría llamar la atención, en primer lugar, sobre la importancia de dar espacio a la
Palabra a través de la escucha, ya que la disposición a escuchar es el primer signo con el que se
manifiesta el deseo de entrar en relación con el otro.

Dios mismo, al revelarse a Moisés desde la zarza ardiente, muestra que la escucha es un rasgo
distintivo de su ser: «Yo he visto la opresión de mi pueblo, que está en Egipto, y he oído los gritos
de dolor» (Ex 3,7). La escucha del clamor de los oprimidos es el comienzo de una historia de
liberación, en la que el Señor involucra también a Moisés, enviándolo a abrir un camino de salvación
para sus hijos reducidos a la esclavitud.

Es un Dios que nos atrae, que hoy también nos conmueve con los pensamientos que hacen vibrar
su corazón. Por eso, la escucha de la Palabra en la liturgia nos educa para una escucha más
verdadera de la realidad.

Entre las muchas voces que atraviesan nuestra vida personal y social, las Sagradas Escrituras nos
hacen capaces de reconocer la voz que clama desde el sufrimiento y la injusticia, para que no quede
sin respuesta. Entrar en esta disposición interior de receptividad significa dejarnos instruir hoy por
Dios para escuchar como Él, hasta reconocer que «la condición de los pobres representa un grito
que, en la historia de la humanidad, interpela constantemente nuestra vida, nuestras sociedades,
los sistemas políticos y económicos, y especialmente a la Iglesia».[1]

Ayunar

Si la Cuaresma es tiempo de escucha, el ayuno constituye una práctica concreta que dispone a la
acogida de la Palabra de Dios. La abstinencia de alimento, en efecto, es un ejercicio ascético
antiquísimo e insustituible en el camino de la conversión. Precisamente porque implica al cuerpo,
hace más evidente aquello de lo que tenemos “hambre” y lo que consideramos esencial para
nuestro sustento. Sirve, por tanto, para discernir y ordenar los “apetitos”, para mantener despierta
el hambre y la sed de justicia, sustrayéndola de la resignación, educarla para que se convierta en
oración y responsabilidad hacia el prójimo.

San Agustín, con sutileza espiritual, deja entrever la tensión entre el tiempo presente y la realización
futura que atraviesa este cuidado del corazón, cuando observa que: «es propio de los hombres
mortales tener hambre y sed de la justicia, así como estar repletos de la justicia es propio de la otra
vida. De este pan, de este alimento, están repletos los ángeles; en cambio, los hombres, mientras
tienen hambre, se ensanchan; mientras se ensanchan, son dilatados; mientras son dilatados, se
hacen capaces; y, hechos capaces, en su momento serán repletos».[2] El ayuno, entendido en este
sentido, nos permite no sólo disciplinar el deseo, purificarlo y hacerlo más libre, sino también
expandirlo, de modo que se dirija a Dios y se oriente hacia el bien.

Sin embargo, para que el ayuno conserve su verdad evangélica y evite la tentación de enorgullecer
el corazón, debe vivirse siempre con fe y humildad. Exige permanecer arraigado en la comunión con
el Señor, porque «no ayuna de verdad quien no sabe alimentarse de la Palabra de Dios».[3] En
cuanto signo visible de nuestro compromiso interior de alejarnos, con la ayuda de la gracia, del
pecado y del mal, el ayuno debe incluir también otras formas de privación destinadas a hacernos
adquirir un estilo de vida más sobrio, ya que « sólo la austeridad hace fuerte y auténtica la vida
cristiana».[4]

Por eso, me gustaría invitarles a una forma de abstinencia muy concreta y a menudo poco
apreciada, es decir, la de abstenerse de utilizar palabras que afectan y lastiman a nuestro prójimo.

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 10/17



Empecemos a desarmar el lenguaje, renunciando a las palabras hirientes, al juicio inmediato, a
hablar mal de quienes están ausentes y no pueden defenderse, a las calumnias. Esforcémonos, en
cambio, por aprender a medir las palabras y a cultivar la amabilidad: en la familia, entre amigos, en
el lugar de trabajo, en las redes sociales, en los debates políticos, en los medios de comunicación y
en las comunidades cristianas. Entonces, muchas palabras de odio darán paso a palabras de
esperanza y paz.

Juntos

Por último, la Cuaresma pone de relieve la dimensión comunitaria de la escucha de la Palabra y de
la práctica del ayuno. También la Escritura subraya este aspecto de muchas maneras. Por ejemplo,
cuando narra en el libro de Nehemías que el pueblo se reunió para escuchar la lectura pública del
libro de la Ley y, practicando el ayuno, se dispuso a la confesión de fe y a la adoración, con el fin de
renovar la alianza con Dios (cf. Ne 9,1-3).

Del mismo modo, nuestras parroquias, familias, grupos eclesiales y comunidades religiosas están
llamados a realizar en Cuaresma un camino compartido, en el que la escucha de la Palabra de Dios,
así como del clamor de los pobres y de la tierra, se convierta en forma de vida común, y el ayuno
sostenga un arrepentimiento real. En este horizonte, la conversión no sólo concierne a la conciencia
del individuo, sino también al estilo de las relaciones, a la calidad del diálogo, a la capacidad de
dejarse interpelar por la realidad y de reconocer lo que realmente orienta el deseo, tanto en
nuestras comunidades eclesiales como en la humanidad sedienta de justicia y reconciliación.

Queridos hermanos, pidamos la gracia de vivir una Cuaresma que haga más atento nuestro oído a
Dios y a los más necesitados. Pidamos la fuerza de un ayuno que alcance también a la lengua, para
que disminuyan las palabras que hieren y crezca el espacio para la voz de los demás. Y
comprometámonos para que nuestras comunidades se conviertan en lugares donde el grito de los
que sufren encuentre acogida y la escucha genere caminos de liberación, haciéndonos más
dispuestos y diligentes para contribuir a edificar la civilización del amor.

Los bendigo de corazón a todos ustedes, y a su camino cuaresmal.

Vaticano, 5 de febrero de 2026, memoria de santa Águeda, virgen y mártir.

LEÓN XIV PP.

_____________________

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 9.

[2] S. Agustín, La utilidad del ayuno, 1, 1.

[3] Benedicto XVI, Catequesis (9 marzo 2011).

[4] S. Pablo VI, Catequesis (8 febrero 1978).

[00243-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Escutar e jejuar.

Quaresma como tempo de conversão

Queridos irmãos e irmãs!

A Quaresma é o tempo em que a Igreja, com solicitude maternal, nos convida a recolocar o mistério
de Deus no centro da nossa vida, para que a nossa fé ganhe novo impulso e o coração não se perca

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 11/17



entre as inquietações e as distrações do quotidiano.

Todo o caminho de conversão começa quando nos deixamos alcançar pela Palavra e a acolhemos
com docilidade de espírito. Existe, portanto, um vínculo entre o dom da Palavra de Deus, a
hospitalidade que lhe oferecemos e a transformação que ela realiza. Por isso, o itinerário quaresmal
torna-se uma ocasião propícia para dar ouvidos à voz do Senhor e renovar a decisão de seguir
Cristo, percorrendo com Ele o caminho que sobe a Jerusalém, onde se realiza o mistério da sua
paixão, morte e ressurreição.

Escutar

Este ano gostaria de chamar a atenção, em primeiro lugar, para a importância de dar lugar à Palavra
através da escuta, pois a disponibilidade para escutar é o primeiro sinal com que se manifesta o
desejo de entrar em relação com o outro.

O próprio Deus, revelando-se a Moisés na sarça ardente, mostra que a escuta é uma característica
distintiva do seu ser: «Eu bem vi a opressão do meu povo que está no Egipto, e ouvi o seu clamor»
(Ex 3, 7). Escutar o clamor dos oprimidos é o início de uma história de libertação, na qual o Senhor
envolve também Moisés, enviando-o a abrir um caminho de salvação para os seus filhos reduzidos à
escravidão.

É um Deus que nos envolve e, hoje, também vem até nós com os pensamentos que fazem vibrar o
seu coração. Por isso, escutar a Palavra na liturgia educa-nos para uma escuta mais verdadeira da
realidade: entre as muitas vozes que passam pela nossa vida pessoal e social, as Sagradas
Escrituras tornam-nos capazes de reconhecer aquela que surge do sofrimento e da injustiça, para
que não fique sem resposta. Entrar nesta disposição interior de recetividade significa deixar-se
instruir hoje por Deus para escutar como Ele, até reconhecer que «a condição dos pobres
representa um grito que, na história da humanidade, interpela constantemente a nossa vida, as
nossas sociedades, os sistemas políticos e económicos e, sobretudo, a Igreja».[1]

Jejuar

Se a Quaresma é um tempo de escuta, o jejum constitui uma prática concreta que nos predispõe a
acolher a Palavra de Deus. Na verdade, a abstinência de alimentos é um exercício ascético muito
antigo e insubstituível no caminho da conversão. Precisamente porque implica o corpo, torna mais
evidente aquilo de que temos “fome” e o que consideramos essencial para o nosso sustento.
Portanto, é útil para discernir e ordenar os “apetites”, para manter vigilante a fome e a sede de
justiça, subtraindo-a à resignação e instruindo-a a fim de se tornar oração e responsabilidade para
com o próximo.

Com grande sensibilidade espiritual, Santo Agostinho deixa transparecer a tensão entre o tempo
presente e a realização futura que atravessa esta salvaguarda do coração, quando observa que: «Ao
longo da vida terrena, cabe aos homens ter fome e sede de justiça, mas ser saciados pertence à
outra vida. Os anjos saciam-se deste pão, deste alimento. Os homens, pelo contrário, sentem fome
dele, estão inclinados ao seu desejo. Esta inclinação ao desejo dilata a alma, aumentando a sua
capacidade».[2] Compreendido neste sentido, o jejum permite-nos não só disciplinar o desejo,
purificá-lo e torná-lo mais livre, mas também ampliá-lo, de tal modo que se volte para Deus e se
oriente para agir no bem.

No entanto, para que o jejum conserve a sua autenticidade evangélica e evite a tentação de
envaidecer o coração, deve ser sempre vivido com fé e humildade. Ele exige um permanente
enraizar-se na comunhão com o Senhor, porque «não jejua verdadeiramente quem não sabe
alimentar-se da Palavra de Deus».[3] Como sinal visível do nosso compromisso interior de, com o
apoio da graça, nos afastarmos do pecado e do mal, o jejum deve incluir também outras formas de
privação destinadas a fazer-nos assumir um estilo de vida mais sóbrio, pois «só a austeridade torna
forte e autêntica a vida cristã».[4]

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 12/17



Por isso, gostaria de vos convidar a uma forma de abstinência muito concreta e frequentemente
pouco apreciada, ou seja, a abstinência de palavras que atingem e ferem o nosso próximo.
Comecemos por desarmar a linguagem, renunciando às palavras mordazes, ao juízo temerário, ao
falar mal de quem está ausente e não se pode defender, às calúnias. Em vez disso, esforcemo-nos
por aprender a medir as palavras e a cultivar a gentileza: na família, entre amigos, nos locais de
trabalho, nas redes sociais, nos debates políticos, nos meios de comunicação social, nas
comunidades cristãs. Assim, muitas palavras de ódio darão lugar a palavras de esperança e paz.

Juntos

Por fim, a Quaresma realça a dimensão comunitária da escuta da Palavra e da prática do jejum. A
Escritura sublinha também este aspeto de várias maneiras. Por exemplo, ao narrar no livro de
Neemias que o povo se reuniu para escutar a leitura pública do livro da Lei e, praticando o jejum, se
dispôs à confissão de fé e à adoração, a fim de renovar a aliança com Deus (cf. Ne 9, 1-3).

Do mesmo modo, as nossas paróquias, famílias, grupos eclesiais e comunidades religiosas são
chamadas a percorrer, durante a Quaresma, um caminho partilhado, no qual a escuta da Palavra de
Deus, assim como do clamor dos pobres e da terra, se torne forma de vida comum e o jejum
suporte um verdadeiro arrependimento. Neste contexto, a conversão diz respeito não só à
consciência do indivíduo, mas também ao estilo das relações, à qualidade do diálogo, à capacidade
de se deixar interpelar pela realidade e de reconhecer o que realmente orienta o desejo, tanto nas
nossas comunidades eclesiais como na humanidade sedenta de justiça e reconciliação.

Caríssimos, peçamos a graça de uma Quaresma que torne os nossos ouvidos mais atentos a Deus e
aos últimos. Peçamos a força dum jejum que também passe pela língua, para que diminuam as
palavras ofensivas e aumente o espaço dado à voz do outro. E comprometamo-nos a fazer das
nossas comunidades lugares onde o clamor de quem sofre seja acolhido e a escuta abra caminhos
de libertação, tornando-nos mais disponíveis e diligentes no contributo para construir a civilização
do amor.

De coração, abençoo todos vós e o vosso caminho quaresmal.

Vaticano, na Memória de Santa Ágata, virgem e mártir, 5 de fevereiro de 2026

LEÃO PP. XIV

___________________

[1] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 9.

[2] Santo Agostinho, A utilidade do jejum, 1, 1.

[3] Bento XVI, Catequese (9 de março de 2011).

[4] São Paulo VI, Catequese (8 de fevereiro de 1978).

[00243-PO.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Słuchać i pościć. Wielki Post jako czas nawrócenia

Drodzy Bracia i Siostry!

Wielki Post to czas, w którym Kościół z matczyną troską zaprasza nas do ponownego umieszczenia
w centrum naszego życia misterium Boga, aby nasza wiara odzyskała zapał, a nasze serca nie
rozpraszały się codziennymi zmartwieniami i rozproszeniami.

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 13/17



Każdy droga nawrócenia zaczyna się, gdy pozwalamy, aby dotarło do nas Słowo Boże, i
przyjmujemy je z uległością ducha. Istnieje zatem związek między darem Słowa Bożego,
przestrzenią gościnności, jaką mu oferujemy, i przemianą, jaką ono dokonuje. Dlatego szlak
wielkopostny staje się sposobną okazją, by nadstawić ucha na głos Pana i ponowić decyzję pójścia
za Chrystusem, podążając z Nim drogą, która wznosi się do Jerozolimy, gdzie wypełnia się misterium
Jego męki, śmierci i zmartwychwstania.

Słuchać

W tym roku chciałbym zwrócić uwagę przede wszystkim na znaczenie dawania przestrzeni Słowu
poprzezsłuchanie, ponieważ gotowość do słuchania jest pierwszym znakiem, za pomocą którego
objawia się pragnienie nawiązania relacji z drugą osobą.

Sam Bóg, objawiając się Mojżeszowi w płonącym krzewie, ukazuje, że słuchanie jest cechą
charakterystyczną Jego istoty: „Dosyć napatrzyłem się na udrękę ludu mego w Egipcie i
nasłuchałem się narzekań jego” (Wj3, 7). Słuchanie wołania uciśnionego jest początkiem historii
wyzwolenia, w którą Pan angażuje również Mojżesza, posyłając go, by otworzył drogę zbawienia
swoim zniewolonym dzieciom.

Jest to Bóg angażujący, który dziś dociera również do nas z myślami, sprawiającymi drżenie Jego
serca. Dlatego słuchanie Słowa w liturgii wychowuje nas do bardziej prawdziwego słuchania
rzeczywistości: pośród wielu głosów, które przewijają się przez nasze życie osobiste i społeczne,
Pismo Święte uzdalnia nas do rozpoznania tego wołania, które wznosi się z cierpienia i
niesprawiedliwości, aby nie pozostało bez odpowiedzi. Wejście w tę wewnętrzną postawę
wrażliwości oznacza pozwolenie Bogu, aby pouczył nas dzisiaj, byśmy słuchalitak jakOn, aż po
rozpoznanie, że „los ubogich stanowi krzyk, który w historii ludzkości nieustannie domaga się
odpowiedzi: od naszego życia, naszych społeczeństw, systemów politycznych i ekonomicznych, a
także – co nie mniej ważne – od Kościoła” [1].

Pościć

Jeśli Wielki Post jest czasem słuchania, to post stanowi konkretną praktykę, która przygotowuje do
przyjęcia Słowa Bożego. Wstrzemięźliwość od pokarmu jest bowiem bardzo starożytną i
niezastąpioną praktyką ascetyczną na drodze nawrócenia. Właśnie dlatego, że angażuje ciało,
uwidacznia to, czego odczuwamy „głód” i co uważamy za niezbędne dla naszego utrzymania. Służy
zatem rozeznaniu i uporządkowaniu „żądz”, podtrzymywaniu czujnego głodu i pragnienia
sprawiedliwości, wyrywając je z rezygnacji, ucząc, by stawało się modlitwą i odpowiedzialnością
względem bliźniego.

Św. Augustyn, z subtelnością duchową pozwala dostrzec napięcie między czasem teraźniejszym a
przyszłym spełnieniem, które przechodzi przez tę troskę o serce, kiedy zauważa: „W czasie
ziemskiego życia udziałem ludzi jest łaknąć i pragnąć sprawiedliwości, natomiast nasycenie nią
należy do innego życia. Aniołowie sycą się tym chlebem, tym pokarmem. Ludzie zaś odczuwają jego
głód, wszyscy są ku niemu zwróceni w pragnieniu. To właśnie owo zwrócenie w pragnieniu rozszerza
duszę i powiększa jej zdolność”[2]. Tak rozumiany post pozwala nam nie tylko zdyscyplinować
pragnienie, oczyścić je i uczynić bardziej wolnym, ale także poszerzyć je, aby zwracało się ku Bogu i
kierowało się ku czynieniu dobra.

Jednakże, aby post zachował swoją ewangeliczną prawdę i uniknął pokusy napawania serca pychą,
musi być zawsze przeżywany w wierze i pokorze. Wymaga on pozostania zakorzenionym w komunii
z Panem, ponieważ „nie pości naprawdę ten, kto nie potrafi żywić się Słowem Bożym”[3]. Jako znak
widzialny naszego wysiłku wewnętrznego do wyzbycia się – z pomocą łaski – grzechu i zła, post
musi obejmować również inne formy rezygnacji, mające na celu przyjęcie bardziej skromnego stylu
życia, ponieważ „jedynie asceza czyni życie chrześcijańskie silnym i autentycznym”[4].

Chciałbym zatem zaprosić was do bardzo konkretnej i często niedocenianej formy wstrzemięźliwości,
a mianowicie powstrzymywania się od słów uderzających i raniących naszych bliźnich. Zacznijmy

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 14/17



rozbrajać nasz język, rezygnując z ostrych słów, pochopnych osądów, mówienia źle o nieobecnych,
którzy nie mogą się bronić, oraz unikając oszczerstw. Starajmy się natomiast nauczyć się ważyć
słowa i pielęgnować uprzejmość: w rodzinie, wśród przyjaciół, w miejscach pracy, w mediach
społecznościowych, w debatach politycznych, w środkach przekazu, we wspólnotach
chrześcijańskich. Wtedy wiele słów nienawiści ustąpi miejsca słowom nadziei i pokoju.

Razem

Wreszcie, Wielki Post uwydatnia wspólnotowy wymiar słuchania Słowa i praktykowania postu. Pismo
Święte również na wiele sposobów podkreśla ten aspekt. Na przykład, gdy w Księdze Nehemiasza
opisuje, że lud zgromadził się, aby wysłuchać publicznego czytania Księgi Prawa i, praktykując post,
przygotował się do wyznania wiary i uwielbienia, aby odnowić przymierze z Bogiem (por.Ne9, 1-3).

Podobnie nasze parafie, rodziny, grupy kościelne i wspólnoty zakonne są wezwane do podjęcia w
Wielkim Poście wspólnej wędrówki, na której słuchanie Słowa Bożego oraz wołania ubogich i ziemi,
stanie się formą wspólnego życia, a post będzie wspierał rzeczywistą pokutę. W tej perspektywie
nawrócenie dotyczy nie tylko sumienia jednostki, ale także stylu relacji, jakości dialogu, zdolności do
otwarcia się na pytania płynące z rzeczywistości i do rozpoznawania tego, co naprawdę kieruje
pragnieniem, zarówno w naszych wspólnotach kościelnych, jak i w ludzkości spragnionej
sprawiedliwości i pojednania.

Najdrożsi, prośmy o taką łaskę Wielkiego Postu, która sprawi, że nasze ucho będzie bardziej uważne
na Boga i na tych, którzy są ostatnimi. Prośmy o moc postu, która dotknie również języka, aby
zmniejszyła się liczba słów, które ranią, a powiększała się przestrzeń dla głosu drugiego człowieka.
Podejmijmy też wysiłek, aby nasze wspólnoty stały się miejscami, w których krzyk cierpiących
zostanie wysłuchany, a słuchanie zrodzi drogi wyzwolenia, czyniąc nas bardziej gotowymi i gorliwymi
w przyczynianiu się do budowania cywilizacji miłości.

Z serca błogosławię was wszystkich i waszą wielkopostną wędrówkę.

Z Watykanu, dnia 5 lutego 2026 r., w dniu wspomnienia św. Agaty, dziewicy i męczennicy.

LEON PP. XIV

_________________

[1] Adhort. apost. Dilexi te (4 października 2025), 9.

[2] Św. Augustyn, De utilitate ieiunii tractatus unus, 1, 1.

[3] Benedykt XVI, Katecheza (9 marca 2011), w: „L’Osservatore Romano”, wyd. polskie 5
(333)/2011, s. 31.

[4] Św. Paweł VI, Katecheza (7 lutego 1978).

[00243-PL.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

رسالة قداسة البابا لاوُن الرّابع عشر

في مناسبة الزّمن الأربعينيّ 2026

الإصغاء والصّوم

الزّمن الأربعينيّ زمن التّوبة

أيّها الإخوة والأخوات الأعزّاء!

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 15/17



الزّمن الأربعينيّ هو الزّمن الذي فيه تدعونا الكنيسة، بعنايتها الوالديّة، إلى أن نَضع من جديد سرّ الله في مركز
حياتنا، لكي يستعيد إيمانُنا اندفاعه، ولا يَضيع قلبنا بين هموم حياتنا اليوميّة وملهياتها.

كلّ مسيرة توبة تبدأ عندما نسمح لكلمة الله بأن تبلغ إلينا ونقبلها بروحٍ وديعة. يوجد رباط بين عطيّة كلمة الله،
ومقدار قبولها من قبلنا، والتّغيُّر الذي تُحدثه فينا. بهذا تصير مسيرة الزّمن الأربعينيّ مناسبةً ملائمة للإصغاء إلى
صوت الرّبّ يسوع، فنجدّد قرارنا باتّباعه، ونسير معه في الطّريق الصّاعد إلى أورشليم، حيث تمّ سرّ آلامه وموته

وقيامته من بين الأموات.

الإصغاء

، إلى أهمّيّة إفساح المجال لكلمة الله بالإصغاء، لأنّ الاستعداد للإصغاء هي نة أن أُلفت الانتباه، أوّلًا أودّ هذه السّ
العلامة الأولى التي بها نُبَيِّن رغبتنا في الدّخول في علاقة مع الآخر.

الله نفسه، الذي ظهر لموسى في العلّيقة المشتعلة، بَيَّنَ أنّ الإصغاء هو سمة مميّزة فيه تعالى: "إِنّي قد رَأَيتُ
ه" )خروج 3، 7(. الإصغاء إلى صراخ المظلومين هو بداية تاريخ تحرّر، مِعتُ صُراخَ ر، وسَ بي الَّذي بِمِصْ عْ لَّةَ شَ مذَ

وقد أشرك الله فيه موسى أيضًا، فأرسله ليفتح طريق الخلاص لأبنائه الخاضعين للعبوديّة.

ا بالأفكار التي تملأ قلبه. لهذا، إنّ إصغاءنا إلى كلمة الله في إنّه إلهٌ يُشرك الآخرين، وهو يبلغ إلينا اليوم أيضً
خصيّة والاجتماعيّة، الليتورجيّا تربِّينا على إصغاءٍ أصدق إلى الواقع: بين الأصوات الكثيرة التي تعبُر في حياتنا الشّ
الكتب المقدّسة تجعلنا قادرين على أن نعرف الصّوت الذي يصعد من الألم والظّلم، حتّى لا يبقى بلا جواب. أن
ندخل في هذا الاستعداد الدّاخليّ للقبول يعني أن نسمح لله اليوم بأن يعلِّمنا أن نصغي مثله، إلى حدّ أن نُدرك
أنّ "حالة الفقراء هي صرخة تمتدّ على تاريخ البشريّة، ولا تكفّ عن مخاطبة حياتنا ومجتمعاتنا والأنظمة

ياسيّة والاقتصاديّة، والكنيسة أيضًا وليس آخرًا"]1[. السّ

الصّوم

الزّمن الأربعينيّ هو زمن إصغاء، والصّوم هو ممارسة عمليّة تهيِّئنا لاستقبال كلمة الله. في الواقع، امتناعنا عن
ا ولا غنى عنه في مسيرة التّوبة. ولأنّه يشمل الجسد، الطّعام هو تدريب للقيام بأعمال زهديّة وهو قديمٌ جدًّ
فإنّه يُظهر بوضوح ما نحن ”جائعون“ إليه وما نعتبره أساسيًّا لبقائنا. فهو يُساعدنا إذًا على أن نميّز ”بين الأمور
التي نشتهيها“ لننظّمها، ونحافظ على جوعنا وعطشنا إلى البرّ، فنبتعد عن الاستسلام، ونجعل رغباتنا تصير

صلاةً ومسؤوليّةً نحو القريب.

، يُبَيِّنُ لنا النّزاع بين الزّمن الحاضر وبين كمال المستقبل الذي يهيمن على القدّيس أغسطينس، بعمقٍ روحيّ
هر على قلبنا، عندما يقول: "في مسيرة الحياة الأرضيّة، يتوجّب على البشر أن يجوعوا ويعطشوا إلى هذا السّ
بع فهو يتمّ في الحياة الأخرى. الملائكة يشبعون من هذا الخبز، ومن هذا الطّعام. أمّا البرّ، أمّا الاكتفاء والشّ
ع النّفس ويزيد قدرتها"]2[. إنّ فهمنا البشر فيجوعون إليه، ويتوقون جميعهم إليه. هذا التّوق في الرّغبة يوسّ
ا عها أيضً للصّوم بهذا المعنى، لا يسمح لنا فقط بأن نهذّب رغبتنا ونطهّرها ونزيدها حرّيّة، بل يسمح لنا بأن نوسّ

فتنظر إلى الله وتتوجّه إلى عمل الخير.

ا في مع ذلك، لكي يحفظ الصّوم حقيقته الإنجيليّة ويتجنّب تجربة امتلاء القلب بالكبرياء، يجب أن نمارسه دائمً
ركة مع الرّبّ يسوع، لأنّ "من لا يعرف أن يتغذّى الإيمان والتّواضع. فهو يطلب أن يبقى متجذّرًا في الوَحدة والشّ
رّ، بعَون نعمة من كلمة الله لا يصوم حقًّا"]3[. كعلامة ظاهرة على التزامنا الدّاخليّ بالابتعاد عن الخطيئة والشّ
الله، يجب أن يشمل الصّوم أيضًا أشكالًا أخرى من الحرمان تهدف إلى أن تجعلنا نكتسب نمط حياة فيها مزيد من

ف فقط يجعل الحياة المسيحيّة قويّة وأصيلة"]4[. القناعة، لأنّ "التّقشّ

ا، وقد لا ننتبه إليها مرارًا، وهي الامتناع عن الكلام الذي لذلك، أودّ أن أدعوكم إلى طريقة انقطاع عمليّة جدًّ
باشر، ريع والمُ لاح من كلامنا، فنتخلّى عن الكلام الحادّ، وعن الحكم السّ يسيء ويجرح قريبَنا. لنبدأ بنزع السّ
يّئ عن الغائب ولا يمكنه أن يدافع عن نفسه، وعن الافتراء. بدل ذلك، لنجتهد ونتعلَّم أن ننظِّم وعن الكلام السّ
كلامنا وننمّي اللطف فينا: في العائلة، وبين الأصدقاء، وفي أماكن العمل، وفي وسائل الإعلام، وفي النّقاشات
ياسيّة، وفي وسائل التّواصل، وفي الجماعات المسيحيّة. إذّاك سيترك كلام الكراهية الكثير المجال لكلام السّ

رجاء وسلام.

ا معً

ا أخيرًا، الزّمن الأربعينيّ يُبَيِّنُ البُعد الجماعيّ للإصغاء إلى كلمة الله وممارسة الصّوم. الكتاب المقدّس يؤكّد أيضً
ريعة عب اجتمع ليصغي إلى قراءة سفر الشّ ، عندما يُروى، في سفر نحميا، أنّ الشّ هذا البعد بطرقٍ شتّى. مثلًا
العلنيّة، فمارس الصّوم، وتهيّأ ليعترف بخطاياه بإيمان وسجود، من أجل تجديد العهد مع الله )راجع نحميا 9، 1–

.)3

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 16/17



وكذلك، رعايانا، وعائلاتنا، والمجموعات الكنسيّة، والجماعات الرّهبانيّة مدعوّة إلى أن تسير في الزّمن الأربعينيّ
مسيرةً مشتركة، يصير فيها الإصغاء إلى كلمة الله، وكذلك إلى صرخة الفقراء والأرض، شكلًا من أشكال الحياة
ا لتوبة حقيقيّة. في هذا الأفق، التّوبة لا تخصّ ضمير الإنسان فحسب، بل المشتركة، ويكون الصّوم فيها سندً
أيضًا أسلوب العلاقات، وجودة الحوار، والقدرة على أن نسمح للواقع بأن يسائلنا، وعلى أن نعرف ما الذي يوجّه

رغباتنا حقًّا، سواء في جماعاتنا الكنسيّة أو في البشريّة العطشى إلى العدل والمصالحة.

ا وإصغاءً إلى الله وإلى الأخيرين. ولنطلب قوّة في أيّها الأعزّاء، لنطلب نعمة زمن أربعينيّ يجعل آذانَنا أكثر انتباهً
صَومٍ تشمل اللسان أيضًا، فيقلّ الكلام الذي يجرح ويتّسع المجال لسماع صوت الآخر. ولنجتهد لكي تصير
جماعاتنا الكنسيّة أماكن يجد فيها صراخ المتألّمين ترحيبًا، ويلِد فيها الإصغاء مسارات تحرير، فيجعلنا أكثر

استعدادًا ومتنبِّهين للمساهمة في بناء حضارة المحبّة.

. أبارككم من كلّ قلبي، وأبارك مسيرتكم في الزّمن الأربعينيّ

هيدة. تا، البتول الشّ من حاضرة الفاتيكان، يوم 5 شباط/فبراير من عام 2026، تذكار القدّيسة أغَ

لاوُن الرّابع عشر

]Testo originale: Italiano[ ]AR.01-00243[

]B0124-XX.01[

 

، لقد أَحبَبتُكَ )4 تشرين الأوّل/أكتوبر 2025(، 9. ]1[ الإرشاد الرّسوليّ

]2[ القدّيس أغسطينس، فائدة الصّوم، 1، 1.

ادس عشر، التّعليم المسيحيّ أثناء المقابلة العامّة )9 آذار/مارس 2011(. ]3[ بندكتس السّ

ادس، التّعليم المسيحيّ أثناء المقابلة العامّة )8 شباط/فبراير 1978(. ]4[ بولس السّ

15/02/26, 08:41 Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2026/02/13/0124/00243.html 17/17


